
 

İÇİNDEKİLER 

 

 

 

ÖNSÖZ 

GİRİŞ 

 

I. İNSAN FELSEFESİNİN TARİHİ ve TEORİK TEMELLERİ 

 

1. Felsefe Tarihinde İnsan Felsefesi 

2. Kültürel ve Felsefi Antropoloji Üzerine Çağdaş Teoriler 

3. İstanbul Felsefe Çevresi’nde İnsan Felsefesi Geleneği 

4. Antropogonia: İnsanın Zihin Felsefesinde Temellendirilişi 

 

II. İNSAN OLMANIN FENOMENOLOJİK SÜREÇLERİ 

 

1. Zekânın Evrimi ve Düşünmenin Evrenselleşmesi 

1.1. Homo historicus - Tarihsel İnsan  

   1.1.1. Homo aestheticus – Estetik İnsan (Paleolitik Çağ) 

   1.1.2. Homo economicus – Ekonomik İnsan (Neolitik Çağ) 

Sonuç: Keyif – Çalışma Dikotomisi 

 

2. Hakikat Problemi ve Nesnenin Genelleştirilmesi 

2. 1. Homo loquens – Konuşan İnsan 

   2.1.1. Homo sapiens – Bilen İnsan (İlkçağ) 

   2.1.2. Homo esperans – Umut eden İnsan (Ortaçağ) 

Sonuç: Bilme – Umut etme Dikotomisi 

 

3. Özgürlük Problemi ve Öznenin Bireyselleştirilmesi 

3. 1. Homo socialis - Toplumsal insan 

   3.1.1. Homo moralis – Ahlak İnsanı (Modern Çağ) 

   3.1.2. Homo ludens – Oyuncu İnsan (Postmodern Çağ) 

Sonuç: Ödev - Oyun Dikotomisi 

 

III. TARİHSEL İNSANIN AKILLILIK PROBLEMİ VE ESTETİĞİN 

EVRENSELLEŞTİRİLEBİLİRLİĞİ 

 

SONUÇ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ÖNSÖZ 

 

“İnsanlık tarihi” insanlık tarihi değildir. İnsanlık tarihinden gördüğümüz en çarpıcı konu 

insanlığın erkeğin elinde rayından çıktığı, on iki bin yıl önce tarıma geçmekle birlikte insanlık 

tarihinin daha başlangıcında son bulup bir erkeklik tarihine döndüğü ve insanlık tarihinin 

insanın ne olmadığının tarihi olduğudur. Ortaya çıkan psikolojik açmazlar sonucu çağdan çağa 

yitirilen her bir insani nitelik, alet kullanan veya bilen insan gibi, o çağın insan tipini abartılı bir 

fenomen olarak ortaya koymuştur. Bu kitap teorik bir negatif film karesinde insan fenomenini 

verip pozitifini kendimizin basmasını istiyor.  İnsanlık tarihi bize ne olduğumuzu göstermekle 

ne olmamamız gerektiğini anlatıyor. Bu tarih bize kadının ne olduğunu gösteremiyor çünkü 

önce kadın ardından erkek köleleşerek adım adım tarihten silinmiş. Kadın güya “uygarlık” 

denen tarihin başlangıcından itibaren kendini gerçekleştirme olanağını adım adım yitirmiş, gizil 

bir güçtür. Erkek ise uygarlık tarihinde defalarca, kusana kadar kendini gerçekleştirmiştir fakat 

ortaya çıkan sonuç da onun insanlık ekseninden çıktığını gösterir. Toprak Ana Gaia ile işini 

bitirip şimdide genç Mars’a gözünü dikmesi onun uygarlaştığını değil, aksine, aynı hayvan 

olduğunu gösteriyor. Bu uygarlaşamayan insanlık tarihinde gizil kadın ve etkin erkek 

cinsleriyle insan türsel olarak kendine yabancılaşmıştır. Sonunda hepimiz insan olma 

probleminin, insanlığımızı bulmanın eşiğinde duruyor, tarih içinde kaybolan insanı arıyoruz. 

İnsan felsefesinin geleneksel akademik adı felsefi antropolojidir ve birbirlerinin yerine 

kullanılabilirler. İnsanın olan gerçekliğini bilimsel olarak ele alan kültürel antropolojiye karşın, 

felsefi antropoloji insanı ideal bir varlık olarak ele alır, onun doğal yetilerinin en olgunlaşmış, 

en yetkin halini insan doğası olarak hayal eder.  Bu durum felsefe karşısında kurumların ve 

filozof karşısında insanların hoşnut olmadıkları bir yetersizlik ve rahatsızlık duymalarına da 

neden olur. Ne var ki, diğer yandan da doğru tanımlanmış bir ideal ilkörneğin ölçüt olarak 

alınması gelişmeyi teşvik etmenin ve gelişmede bir yol kat etmenin dayanak, ölçüt noktası 

olması için gereklidir. Örneğin, tıpta zorunlu olarak ideal bir sağlık modeli üzerinden tanı 

konulur ve tedavi yapılır. Sağlığın yanlış tanımı tedavilerin hastalık üretmelerine neden 

olmaktadır.  

İnsanın bir Homo historicus, tarihsel bir varlık olarak tanımlanması, antropolojik olarak, 

onun doğasının da değişmekte olduğunu anlatır. Fakat tarihte, dinsel köklerinden dolayı, 

geleneksel insan felsefesi insanı idealleştirilmiş bir modelle karşılaştırmış ve eksiklik, 

yetersizlik, günahkarlık duygularından insanın varoluş öyküsünü ve geleceğini kıskacına 

almıştır. Tarihselliğine ek olarak, felsefe bu defa da insanı özerk (otonom) ve akıllı bir varlık 

olarak akıllı değerlerle idealleştirmiştir. Oysa insan tarihsel süreçlerde yad erk (heteronom) ve 

akıldışıdır, yani doğa ve toplum tarafından davranışları belirlenmiş, kültürel, mitolojik, 

duygusal güdülenmelerle kararlar alan, doğal koşulların ürünü bir varlıktır. İnsanı doğanın ve 

tarihin üstünde, hayali bir ideal Logos’a, göksel bir akla bağlamanın ağır suçu Platon’a ve 

Platoncu ilahiyat teorilerine aittir. Platoncu ilahiyatlara göre, insan var olmakla eksikli, kirli, 



suçludur ve hayatı boyunca tövbe ederek, ezik olarak, ezen-ezilen, kul-efendi dikotomisinde 

yaşamalıdır. Bilen bir varlık olarak Homo sapiens felsefenin elinde kendini yaratan akıllı bir 

birey iken, antropolojinin elinde toplumsal bir kültür varlığıdır. Geleneksel felsefe, etik 

bağlamında ahlakı, ahiret sorgulaması gibi, bireysel vicdanın akılcı ilkelerle yargılanmasına 

bırakırken, antropoloji, kültürel bir toplu davranış alışkanlığına dayandırır ve insanı suçlamaz. 

Geleceğe uzanan insanının canı burnundadır ve bu tarihsel çöplüğü daha fazla taşıyacak 

güce ve isteğe de sahip değildir. Burada sergileyeceğimiz Antropogonia teorisi bize, bu tarihsel, 

teorik illüzyonlara karşı teorik temelleri atılmış yeni bir duvar oluşturmakta ve insan felsefesini 

olması gereken yerine, yani uygar insanın kendini yerleştirebileceği doğal özgürlük zeminine 

geri koymayı denemektedir. Bu teorinin kendisi bile kendisini bir hakikat değil, enstrümantal 

bir model olarak sunmaktadır. Teoriler model olmaktan çıkartılır da hakikatmiş gibi sunulursa, 

seçkinci ve ezici bir yüksek felsefe ve kültür oluşturur veya insanın ulaşamadığı yüce bir dine 

dönüşür veya ruhsuz bir pozitivist bilim dinine dönüşür. Teorinin sınırlarını zorlamamalı, doğru 

belirlemeli, teoriye karşı mesafemizi korumalı ve yetkiyi pratiğe, uygulamada insan olmanın 

sonsuz karmaşası ve inceliklerine bırakmalıyız. Teoriler ve kavramlar bize teorilerimizi, 

kavrayışımızı daha hızlı değiştirme dinamizmi kazandırmalıdır, onlara bağlanma, inanma ile 

kendi varoluşsal eksenimizden bizi saptırmamalıdır. 

 Buradaki teorik iddialarımızın arkasında yatan teori dışı öykü bu teorinin resmini 

tamamlamaya yardım edecektir. Bilinçaltıma yerleşmiş olan ve bana bu kitabı yazdıran arketip 

kaybolmaya yüz tutmuş İstanbullu insan tipidir. İstanbullu olmanın bazı eşsiz nitelikleri vardı. 

İstanbul uygarlıkların eksenidir ve Roma döneminden kalma Milyon Taşı ile de coğrafyadaki 

yeri Dünya’nın merkezi olarak sabitlenmiştir. İstanbullu bir yandan en az bir Londaner veya 

Parisien kadar Modern Avrupa’nın kültür ve erdemlerinin öncüsüdür, diğer yandan da Çin, 

Hindistan, Afrika’ya uzanan bir ticaret ağını, insan ilişkilerini, farklı insan tiplerini olumlayarak 

içinde barındırır. Akdeniz havzasında tarih boyunca ticaret yapan Levantenler, Araplar, 

Yahudiler, Rumlar, Ermeniler, Türkler, hepsi ile birlikte yaşayan bir sentez kültür ve ahlak 

sahibi olan, kısaca Roma ve Osmanlının imparatorluk mirası üzerine oturmuş çok kültürlü, çok 

dilli, gezgin, Dünya’yı görmüş bir insandır bu. Filantropik, insan sever, hoşgörü sahibi, her 

farklılığın değerini bilen ve farklılıkların haklarını özgün yerlerine teslim edebilen, antropolojik 

bakış açısına sahip bir tarih gözgüsüdür. Mezopotamya’dan, Anadolu’da bizim 

topraklarımızdan başlayan, eski Dünya ile Avrupa-Amerika arasında, Asya ile Avrupa arasında, 

Doğu ile Batı, Güney ile Kuzey arasında kültürel bir kavşakta duran uygarlıkların sentezini, 

insanlık tarihinin ortak vicdanını, insan olmanın trajik kaderini, problematiğini taşır. İstanbullu 

olmanın temel niteliği, tarihin değişme hızına ve acımasızlığına karşı, yüzleştiği her trajedide 

masum bireysel öyküleri, iyiyi, güzeli kurtarmaya çalışan, uygun koşullarda kendini tehlikeye 

atarak insani değerleri korumaya alan, insan olmanın evrensel değerini risk almaya değer 

bulduğu her türden insana, kadına, erkeğe, çocuğa, hatta suçluya, hastaya ulaştırmaya çalışan 

bir insan olmasıdır. Bilime, sanata, dinlere ve gizemciliğe, felsefeye uzmanlık düzeyinde 

meraklıdır. Son derece kibar, asla kalp kırmayan, karşısındakinin olası hatalarını kolay 

aşmasına yardımcı olacak ileri hamleleri planlayacak kadar tolerans sahibi ve kötülük, 



ikiyüzlülük, kurnazlık karşısında tedbirli, akıllıca gizli duvarlar ören bir stratejisttir. Üstelik 

dikkat çekmeyecek kadar zarif, özenli, özsaygısı yüksek, tam bir alçakgönüllülük örneğidir, 

kendiyle değil, tarihe bıraktıklarıyla gurur duyar. İstanbul’da eğitim almış ve yaşamış olan 

Mustafa Kemal Atatürk bu insan tipinin tarihte yükselen en parlak yıldızıdır ve bizim ata 

modelimizdir. Kendisi de bir İstanbullu olan, Osmanlı veziri, şair, yazar Ziya Paşa’nın da 

Terkib-i Bed’inde (1870) dediği gibi, “Ayinesi iştir kişinin, lafa bakılmaz / Şahsın görünür 

rütbe-i aklı eserinde”. Şair Kamile Hanım’ın Kamelya kitabındaki (2016) “Tevazu” adlı şiirinde 

de aynı zarafeti görürüz: “Hava atmaya değil / Gönül yapmaya geldim / Bu Dünya bir pazardır 

/ İyilik satmaya geldim / Ben günahkâr, kem kulum / Yok havam, yok gururum / Ziynetim 

tevazudur / Onu tartmaya geldim”. 

Benim çocukluğum bu insanların son örneklerinin yaşadığı Fatih semtinde geçti. Fatih 

Camisi’nin avlusunda bulunan tarihi taş mektepte okudum. Dünya’nın her yerinden gelen 

insanlar İstanbul’un evrenselleşmiş Türk kültürüne, kibarlığına ve Türkçeye saygıyla uyum 

gösteriyordu. Dünya’nın gezdiğim pek çok ülkesinde de bazı yaşlılarda, bazen gençlerde de, 

İstanbullu olmanın bu temel niteliğine yaklaşan bir insan tipi gördüm. Tarihin gerçek 

öykülerinin tarihte ve medyada yazılanlarla neredeyse hiç bir ilgisi yok. Adsızlar Kulübü’mün 

gizli kahramanları tarih sayfalarının arasına gizlenmişlerdir, onları görecek göz lazım. Yaşanan 

gerçekler anlatılanlardan bambaşkadır ve her dehşetli durumda bile insanlık vicdanının 

mucizevi bir pırıldayışını görme olasılığı gizlidir. En zayıf olan kişi ruhsal asaleti ile en güçlüyü 

yenebilir, bir anda cehennemi cennete çevirebilir. Başkası cennettir! Kitap boyunca 

okuyacağınız her satırın arkasında, hamlığımı gizlememe yarayan, hemen her ulustan, kin 

tutmayan, taraf olmayan, benliğini, cinsiyetini aşmış, insanlığa adanmış kahramanlık 

öyküleriyle dolu bir dünyayı bana veren sayısız güzel insan var teşekkür edilecek. Bu kitabı 

onlardan beslenerek yazdım. Fakat değerli meslektaşım Doğan Göçmen’e, adını anarak 

teşekkür etmeyi bir borç bilirim çünkü kendisinin öncülüğü olmasaydı bu kitabı yazmazdım. 

Bir insan felsefesi yazmak bir yandan bilimsel, gerçekçi bir soğukkanlılıkla teorik 

yargılar vermeyi, diğer yandan da gerçek insanların yaşadığı değerlere karşı ölçülü ve dengeli 

olmayı gerektirmekte. Çekinerek her ayrıntıyı doğru tartmayı ve sonunda da çekinmeden 

düşündürücü, doğru yargıları vermeyi bir insanlık borcu olarak görüyorum. Bu alanın 

ıssızlığında yazarlar, akademisyenler bilgeliklerine ve inançlarına güvenerek insana hem 

doğaüstü bir değer veriyorlar hem de gerçekdışı düşünceler ve boş laflar üretiyorlar. Sonunda 

“insan felsefesi” başlığına uymayan veya birkaç eski filozofun görüşünde kalan, kullanım 

değeri olmayan yapıtlar çıkıyor ortaya. Bu kitapta insanın problemlerinin çözümleri değil fakat 

okurun çözüm aramasını kışkırtacak kadar dengeli, içtenlikli ve hakiki problemler mantığı ve 

akademik araştırma yapma altyapısı var. 

  



GİRİŞ 

 Türkçede cinsiyetsiz olan “insan” sözcüğü aslen Arapçadır ve erildir, hiç kullanılma 

gereği duyulmasa da, dişil adı “insâne”dir. Kökü <‘ns> “yumuşak başlı, uyumlu, evcil” 

demektir, “alışıklık, yakınlık, uyumluluk” anlamına gelen “ünsiyet” sözcüğü de bu kökten gelir. 

Dinsel nakillerde Havva ile “yakınlaşmasından” dolayı Adem’e “uyumlanmış” anlamında 

“insan” adının verildiği söylenir. “Adem”in kökeni Sümerce “adamu” “dünyalı, toprağa ait” 

demektir. “İnsan” sözcüğünün arkaik köklerine uzandığımızda, Süryanice “inaş”, İbranice 

“enüş”, Akadça kavim anlamına gelen “nişu” sözcüklerine ulaşırız. Uygarlık tarihinin 

başlangıcında kadın cinsine verilen dişil adlar Akadça, Mısırca kökenlerindeki gibi, “ikinci”, 

“eş” gibi anlamlarıyla, ona insanın, yani erkeğin ardılı, eki, türevi olmayı yükler. Tanrı’nın 

yarattığı ve muhatap aldığı insandır, erkektir. Erkek Tanrı ile, kadın erkek ile ilintilidir. 

Türkçe’de insana “kişi” denir ve erildir, kaynağı Sümerce “giş” olabilir. Yunanca insan için 

kullanılan “anthropos” sözcüğü de erildir, “erkek görünümlü” anlamına gelir. İngilizce 

“human” Fransızca “humain” sözcüğünden gelir, “erkeğe ait, özgü” demektir. “Humain”in 

Latince kökeni olan “humanus” “humus” (toprak, Dünya) sözcüğünden türemiştir ve 

“humanus”, hayvan veya tanrı değil, “dünyalı erkek, uygar, kibar, eğitimli, kentli, kilise üyesi 

bey” anlamında kullanılır. Ön-Almancada “gumon”, İngilizcedeki “groom” (damat) sözcüğü 

de aynı kaynaktandır. Latince insan anlamındaki “Homo” da erildir, “insana-erkeğe özgü olan” 

şeklinde sıfat olan “humanus”un ad halidir. “Homo” adının tarihteki etimolojik köklerine 

indiğimizde de, “toprağa, çamura, Dünya’ya ait olan” anlamında, ön-Hint Avrupa dil 

grubundan “-mō”, “ğmmō” şeklinde gelip, Latincede “hemō”, “hemo” ve sonunda “homo” 

şeklini aldığını görürüz. Sümercede de “mu'u'a” genç erkek için kullanılır. Hint Avrupa dil 

grubundan Farsçada da “men”, İngilizce yazılışıyla “man”, insanın birinci tekil kişisidir, aynı 

Türkçedeki “ben” gibi. İngilizcedeki “crafts.man” (zanaatların kişisi) ve Türkçedeki “eğit.men” 

gibi son ek “-men” Sümerceden geliyor olabilir. Aynı kaynaktan, Öztürkçe “men” sözcüğü 

“ben”in aslıdır ve Türkçedeki ilk kaydı Orhun Yazıtlarında bulunur; gırtlaktan çıkan ses 

zamanla burun ve dudaklara geçip “ben”e dönüşmüş olmalı. Orhun Yazıtlarında “men” diye 

konuşan kişi Bilge Kaan’dır ve erkektir. Buradan belki, “topraktan gelme” anlamının ve 

göğsüne vurup kendine veya kaynağına işaret etmenin doğal sesi olarak, kapalı “m” veya “ğhm” 

sesinin Hint Avrupa ve Ural Altay dillerinin, hatta belki bilmediğimiz başka dillerin de bir 

ortaklaşması olduğu düşünülebilir. 

 

Bu, beş bin yıllık, kısacık yazılı tarih öncesi, iki buçuk milyon yıllık insanlık tarihine 

baktığımızda ise, elimize geçen resim ve heykellerin ışığında şunu söyleyebiliriz: Tarih öncesi 

dönemde insanlar pek cinslere göre ayrılmamış, cinsler üzerinde bir üstünlük güdülmemiştir ve 

kadın erkekten daha çok doğal ve gizemli güçlere sahiptir. Liderlik, savaşçılık, avcılık, şifacı-

rahiplik gibi öne çıkan toplumsal rollerde kadın da en az erkek kadar söz sahibidir, hatta doğum 

yapmasından dolayı yaratıcı bir kutsallık, bilgelik yüklenmiştir. Yaşam sıkı bir ortaklaşmacılık 

üzerine, komünal bir düzende kurulmuştur, çünkü başka türlü hayatta kalmak olanaksızdır. 

Yazı olmadığı için kullandıkları dillerde genel “insan” kavramı için cinsiyetsiz veya dişil bir 

adlandırma yapıp yapmadıklarını bilemiyoruz. Fakat insan olmayı, bugünkü gibi, erkek 

olmakla tanımlamadıkları kesin. İnsan olmanın tanımındaki bu ve benzeri dönüşümler tarıma 

geçişle olur. Bir “canlı küre”, biyosfer olan Dünya “anlam küresi”, semiyosfer olan bir 

kültürlenmiş insan dünyasına dönüşmüştür. Bu dönüşümün sonucu, Dünya’da canlı yaşamın 

sonunu getiren bir felaket olmuştur. Bizim de burada yapmaya çalıştığımız şey, Kopernik’in 

yarattığı astronomik devrime paralel bir şiddette ve anlamda, insanın doğal olarak içine 

yuvarlandığı insan merkezci (antroposentrik) ve insanbiçimci (antropomorfik) algılama 

biçiminden ve bunun yarattığı illüzyondan insanı çıkartacak, nesnelliğin alışılmış sınırlarını 

zorlayacak kadar dürüst, dosdoğru ve tarafsız bir insan felsefesi teorisi kurmaktır. 

 



İnsan felsefesi felsefe tarihinde ön plana çıkmamış, aksine arka planda bir tür temel görevi 

görmüştür. Tarihsel gereklilikler bağlamında felsefenin, dönem dönem, ahlak, bilim, siyaset 

felsefesi gibi alt dallarında temellendiğini görürüz. Büyük teorik değişim ve kriz zamanlarında 

felsefe kendini yeniden temellendirmek için insan felsefesi temellerine geri çekilir. Metafizik 

temelleri hakkında ileri-geri konuşmak için bile sonunda insanın ne olduğuna bakılır ve zihinsel 

yetilerinden, cogito zemininden başlayarak zihindeki bütün kurucu düşünme ilkeleri yeniden 

gözden geçirilir. İnsan felsefesinin bir felsefe dalı olarak doğmasına neden olan teorik koşullar 

da böyle bir tarihsel nedenselliğin sonucudur. Avrupa’da, insanlık tarihinde eşi görülmemiş 

dehşette iki Dünya Savaşı’nın süreçlerine koşut olarak, insanın Modern felsefedeki gibi sadece 

“akıllı” bir varlık olarak düşünme gücüne dayandırılmasının içindeki nevrotik tutkular, insan 

tanımını gerçekçi yönde genişletme gereği doğurmuştur.  

 

Edmund Husserl’in fenomenoloji metodundan esinlenen Max Scheller insanı yukarıdan 

aşağı inen teorik bir tasarım olarak tanımlamanın hatasını görür ve insanı tarihte ortaya çıkan 

fenomenleri ile gerçekçi ve karmaşık yapısı ile aşağıdan yukarıya doğru tanımlamaya girişir. 

İnsan bilme yetisi dışında, arzulayan, seven, umut eden, korkan, inanan, v. b. nitelikleriyle de 

tanımlanmalıdır. Yirminci yüzyılda, bir yandan insan felsefesi alanında bu tür girişimlerin 

Almanya’da ortaya çıktığını fakat disiplinin kısırlaştığını, diğer yandan da Amerika’da bir bilim 

dalı olarak antropolojinin kuruluşunu ve ön plana çıkışını görürüz. Kültürel antropolojinin ve 

sosyal antropolojinin (siyaset sosyolojisi) çekişmeli ve zengin saha çalışmaları bilim dünyasına 

son derece önemli bilgiler kazandırmıştır. Diğer yandan, felsefe çevrelerinde de Cassirer’den 

Derrida’ya pek çok önemli filozof felsefi antropolojiye temel olabilecek türden, göz ardı 

edilemeyecek değerde görüşler ileri sürmüşlerdir. Bizim de yetiştiğimiz ve Türkiye’de 

felsefenin doğduğu yer olan İstanbul Üniversitesi de bir gelenek oluşturacak şekilde, çok çeşitli 

felsefi antropoloji teorileri üretmiştir. Kitabın birinci ana bölümü, böyle bir tarihsel ve teorik 

arka planı vermek için kurulmuştur. 

 

Bütün bu büyük stratejik manevralara rağmen, insan felsefesinin belli başlı bir teorik 

temellendirilmesinin olmadığını, Kant’tan ve Hegel’den sonra o düzeyde bir felsefi 

antropolojik temellendirme yapılmadığını söyleyebiliriz. Günümüzde, nöroloji, beyin 

araştırmaları, yapay zekâ teknolojisi ve yapay sinir ağları alanlarındaki bilimsel gelişmeler yeni 

bir disiplin olarak zihin felsefesinin doğmasına neden olmuştur. Zihin felsefesi, zihin-beyin 

ilişkisinin ontolojik temellerinden başlayarak geleneksel felsefenin ele aldığı bütün konuları 

yeni bir söylem diline taşımaktadır ve çok da başarılıdır. Biz de bu kaynaktan gelen deneysel 

veriler ve matematiksel olanaklar doğrultusunda, Kant gibi, bilişsel kategorilerden başlayarak, 

insan zihninin topografik ve fonksiyonel bir modelini çıkarttık. “İnsanın oluşumunu” 

tanımladığı için adını, bu anlamda, “Antropogonia” koyduk. Bilincin yönelimlerini bu, bilişsel 

kategoriler üzerine oturtmakla, doğal olarak, insanın fenomenolojik temellerini tanımlamış 

oluyoruz. Searle’ün dediği gibi, bilinç yönelimlerden başka bir şey değildir. Felsefi 

antropolojinin temelini oluşturmak için gereksinim duyduğumuz ögeler de bilincin 

yönelimlerinden başka bir şey değildir. Bu durumda elimizde, bir insan felsefesi yazmak için 

üç teorik çerçeve bulunmaktadır: Felsefi antropoloji, kültürel antropoloji ve bir zihin felsefesi 

örneği olarak Antropogonia. 

 

Antropogonia teorisinde zihinsel yetiler beynin biyolojik evrimine dayalı olarak, 

tarihsel bir oluşum hattı üzerinde tanımlanmıştır. Bilinç, kurucu çekirdek yönelimleri, psişik ve 

kültürel yönelimleri ile toplu olarak hareket eder ve ne kadar bilimsel ve nesnel olmaya çalışsa 

da öznel, teorik karmaşadan, illüzyona bulaşmaktan kurtulamaz. Kant bu nedenle bilişsel 

kategorilerin uygulanmasını sadece bilimsel deney nesneleriyle sınırlamayı teklif etse de bu 

yeterli değildir. Kategori uyguladığımız, yani düşündüğümüz sürece illüzyona bulaşmaktan 



kurtulmanın yolu yoktur. Düşünmenin bütün fenomenolojik açılımları tarih tarafından 

belirlenmiştir. Bu nedenle, tarih de dördüncü bir teorik çerçeve olarak, hatta ana evrimsel teori 

olarak en geniş çerçevemizi oluşturmaktadır. Her çağda tarihi belirleyen belirli psişik ve 

kültürel yönelimler, diğerleri arasından, ön plana çıkarlar. Bu nedenle biz de ikinci ana 

bölümde, hem genel felsefenin alt disiplinlerini ve bir insan felsefesinin temellerini oluşturacak 

şekilde, insanı tanımlayan yönelimsel fenomenleri bir teorik temellendirilme sırasına dizdik, 

hem de tarihte öne çıkma sırasına göre insanın fenomenolojik niteliklerini aynı koşut sıraya 

yerleştirdik.  

 

Tarihteki zihniyet dönüşümlerini metametodolojik bir teorik bakış açısıyla 

izleyebiliriz1. Tarih öncesi 2,5 milyon yıllık Paleolitik dönemde, doğal bir varlık olarak insanın 

tarihselliği ile zihinsel yetilerinin estetik bütünlüğü aynı zamanda Homo sapiens’in zihninin 

teorik ve metafizik köklerinin atıldığı dönemdir. Ne var ki, M.Ö. 10000’de, Neolitik dönemde 

tarıma geçmekle insan, tarihinin en büyük eksen sapmasına uğrar. Bundan sonra insan her 

dönem ayrı bir savrulma yaşayacak ve her döneme bir bilinç yönelimi, bir psişik savunma 

mekanizması, bir kültürel problem damgasını vuracaktır. Tarıma geçmekle alet kullanan 

insanın bütün derdi çalışmak ve savaşmak olur. Bir anlamda Pandora’nın kutusu açılmış, Adem 

Şeytanla ve Havva ile yeni bir sözleşme imzalamaya girişmiştir. M.Ö. 3500’lerden sonra yazılı 

belgelerden okuduğumuz İlkçağ tarihi, dil kullanan insanın kentlerde yeni düzen kurduğunu ve 

patolojik bir saplantı içinde hakikati bilme ve kendine teorik bir hakikat üretme, kendi 

hakikatinin haklılığını savunmak gibi bilişsel bir hırsa büründüğünü görürüz. Bilen insan 

karakterinin en iddiacı, en uç örneğini Antik Grek sofistlerinde görürüz. 4’üncü yüzyıldan 

itibaren, Ortaçağ’da süper-Ego karşısında Egonun olgunlaşmamışlığını gösteren bir savunma 

mekanizması içinde, sürrealist hayaller üreten şizofrenik bir psikoloji, Hegel’in deyişiyle, bir 

“mutsuz bilinç” ortaya çıkar. Bu dünya yaşamından umudunu yitiren insan, umut eden bir varlık 

olarak gerçekliğini öldükten sonra yaşamaya başlayacağı adil ve güzel bir dünyaya bağlar. 

15’inci yüzyıldan insan o kadar ağır bir nevrotik krizle çıkar ki, Modern Çağ’da tek derdi, 

toplumsal bir insan olarak, bu dünyada, gerçekçi koşullarda, özgürlüğünü kurabileceği, karşı 

konulamaz derecede meşru bir özne ve ahlak varlığı olmaktır. Aynı güdülenme Batı 

uygarlığının kendinden başka bütün uygarlıkları yok etmesiyle sonuçlanır. Sonunda, toplumsal 

ödevleri ile o derece kasılmış bir akıllılık iddiası üretilir ki, bir ahlak varlığı olmanın getirdiği 

acımasızlık 20’nci yüzyılda kendi uygarlığını da çökertir. Sonunda kendi öyküsüyle kökten 

hesaplaşan, estetik köklerini aradığı, gerçekliği oyun ile karşılayan, insani dokuya karşı daha 

duyarlı, çok farklı, öznel akıl yürütmelere tamamen açık, saf öznelci, aklı reddeden bir 

Postmodern evreye geçilir. Yeni insan oyun oynayan bir varlıktır. Hatta psikolojik bir savunma 

mekanizması olarak, olgunluk içinde kendini insan hakları gibi erdemlerle bezemek ister. İşte, 

tarihsel bir varlık olarak insanın bütün bu tarihsel, psişik savrulmaların mantığından kendini 

kurtarması, zihinsel yetileri üzerinde estetik bir yaratıcılığı geri kazanması için, tarihin aklından 

bağımsız ve özgün bir akıllılığa, kendi zihninin eksenine, doğal insana geri dönmesi en son 

erektir. 
 

 
1 Meta-metodoloji tarihteki teorik metodolojilerin dönüşümlerini izlemek için geliştirdiğimiz bir meta-teoridir. Bu 

bize bilimin, sanatın, metafiziğin, mantığın tarih içinde ortak bir metodoloji ürettiklerinin tanısını koymaya ve 

paradigma dönüşümlerinin kırılım ve sürekliliğini izlemeye yarayan, kullanışlı bir dizi zengin tarihsel kategori 

verir. Bkz. Bilgiç. (2016). Bilim, Felsefe ve Üniversite; Bilgiç. (2024). Geleceğin Felsefesi, Antropogonia (Resimli 

Özet).  


